
3ra Escuela de Agroecologías del Sur
Metodologías Organizativas para las Territorializaciones Emancipatorias 03

Foto: Evangelina Robles González, para Colectivo por la Autonomía

La sistematización
como cosecha



La Escuela de Agroecologías del Sur convoca a diversos movimien-
tos, organizaciones y procesos agroecológicos latinoamericanos y 
ha ido sumando en su facilitación a Alsakuy Agroecológica, la arti-
culación de IALAs (Institutos Agroecológicos Latinoamericanos) de 
la CLOC-Via Campesina, la Alianza Biodiversidad, la Sociedad Cientí-
fica Latinoamericana de Agroecología (SOCLA), y el Consorcio Agro-
ecológico Peruano (CAP), entre otros. 

En este proceso que surgió de manera virtual desde 2020 se han 
conocido y reconocido las mas variadas experiencias, luchas y for-
mas de ejercer la agroecología y la agricultura indígena y campesi-
na en los territorios de toda la Abya Yala. Se ha hecho un recorrido 
junto con expositores, militantes, activistas e investigadores de las 
crisis y el diagnóstico agroecológico, político y de los territorios de 
los pueblos.

En ese camino las y los participantes han propuesto conocer, di-
fundir, organizar, elaborar materiales y sistematizar desde las pro-
pias experiencias, conocimientos y saberes los resultados, inter-
cambios y aportaciones de la Escuela de Agroecologías del Sur.

En este cuaderno precisamente compartimos las ideas de la siste-
matización como cosecha, hacer sentido de lo que estamos vivien-
do y de lo que se ha llamado la Investigación Acción Participativa, 
todo esto enmarcado en las metodologías de la educación popular, 
las practicas narrativas y otras muchas maneras de sistematizar, re-
cuperar y difundir las luchas y el actuar de los pueblos en la defensa 
de la agroecología y el territorio. Lo presentamos con la esperanza 
de que nuestros saberes, sentires y sentidos sociales y políticos al-
cancen horizontes cada vez mas amplios en las luchas territoriales 
agroecológicas de nuestra américa y del mundo entero.

Mel Becerra, Verina Díaz y José Godoy

22



Estoy realmente agradecida de poder 
compartir este momento con uste-
des. Me enorgullece formar parte de 

estos movimientos y coincidir aquí con tan-
tas personas que han contribuido a la cons-
trucción de este proceso colectivo de for-
mación y educación popular. Este espacio 
representa precisamente el conocimiento 
que surge de nuestra práctica.

Foto: María Camila Torres Romero

1 María Camila Torres Romero estudió la maestría en Agroecología en Ecosur con la tesis llamada “Diálogo político-pedagógico para
la re-existencia de mercados campesinos agroecológicos en la región de Tequendama y Sumapaz,  Colombia” , investigación participativa
que realizó con el apoyo de la Federación Nacional Sindical Unitaria Agropecuaria, Fensuagro, integrante de la CLOC y La Vía Campesina.
Ha colaborado desde la docencia con el IALA María Cano y es militante de la agroecología urbana para seguir mejorando las prácticas
y las posibilidades de articulación de las economías campesinas y populares.

Uno de los grandes aprendizajes que res-
cato de la escuela de agroecologías del sur 
y que también pude escuchar en varias de 
sus reflexiones, es la importancia de visibi-
lizar y demostrar el saber que generamos 
constantemente en nuestros territorios. 
Por ello, quiero compartir con ustedes mi 
experiencia en un proceso de sistemati-
zación que realizamos con el equipo de 

LA SISTEMATIZACIÓN COMO COSECHA

EL CONTENIDO DEL PROCESO
María Camila Torres Romero1

3



IALA María Cano. Les contaré cómo vivimos ese proceso 
y cuáles son algunos de los elementos clave que debemos 
considerar en futuras investigaciones dentro del enfoque 
de investigación-acción participativa. Esto abarca tanto el 
nivel técnico-productivo como los aspectos sociales y po-
líticos, que se interconectan y pueden fortalecer nuestros 
procesos de organización social.

Me gustaría plantear una pregunta: ¿Qué entendemos 
por sistematización? La propia palabra nos da pistas so-
bre su significado: recuperar, organizar y clasificar infor-
mación. Ésta es, en términos generales, la esencia de la 
sistematización. Sin embargo, dentro de los procesos de 
investigación social, la sistematización de experiencias ha 
evolucionado a partir de un largo recorrido histórico.

La propia palabra sistematización se asocia con procesos 
de ordenamiento y catalogación de información y datos, lo 
que a menudo la vincula con un enfoque más cuantitativo. 
En muchos tipos de investigación, tanto cuantitativa como 

cualitativa, la organización de la información es un 
paso inicial fundamental. Sin embargo, la sistema-

tización de experiencias no se limita a esta tarea.
También suele confundirse con la evalua-

ción, ya que ambas son partes de una prácti-
ca para extraer aprendizajes. Mientras que la 
evaluación se centra en la medición de resul-
tados y en lo que sucede al final de una prác-
tica, la sistematización de experiencias pone 
el foco en el contenido del proceso. La con-

cebimos como una herramienta o método de 
investigación que permite reconocer y valorar 

las prácticas y los saberes construidos dentro de 
los movimientos y organizaciones sociales.

Siguiendo los aportes de Óscar Jara, es importante 
considerar ciertos elementos clave dentro de la sistemati-
zación de experiencias. Uno de ellos es la importancia del 
contexto. Al abordar una experiencia, no basta con ordenar 
una acción o situación específica; es necesario reconocer 
su recorrido histórico y el contexto en el que se desarrolla. 
Esto permite una interpretación y análisis más profundos, 

Ilustración: Árbol difuminado
de Yves Berger,

cortesía de Ivorypress

4 5



ya que nos ayuda a comprender la experiencia no 
sólo desde lo inmediato del día a día, sino en rela-
ción con su entorno más amplio.

En la práctica cotidiana, quienes vivimos una 
experiencia y recolectamos datos podemos per-
der de vista ciertos elementos clave. Si sólo ana-
lizamos la experiencia desde lo inmediato, mu-
chas de sus dimensiones pueden quedar fuera. 
Sin embargo, cuando situamos nuestra vivencia 
en un contexto más amplio, ya sea global, regio-
nal, político o económico, logramos entender por 
qué sucedió lo que estamos viviendo y cómo se 
conecta con procesos mayores. Esto nos permite 
no sólo interpretar mejor nuestras prácticas, sino 
generar herramientas para fortalecerlas y trans-
formarlas. 

Estos elementos resultan fundamentales para 
la sistematización de nuestros procesos comuni-
tarios. Otro aspecto clave son las percepciones, 
los sentimientos y las emociones, ya que muchas 
veces al relatar o sistematizar nuestras experien-
cias, estos aspectos no quedan suficientemente 
visibilizados. Uno de los grandes aportes de la 
sistematización es precisamente reconocer esa 
dimensión subjetiva: comprender qué vivimos 
como personas dentro de la experiencia y cómo 
la perciben aquellos a quienes consultamos sobre 
su propia vivencia.

La sistematización de experiencias sigue un mé-
todo y una metodología que parten de la práctica. Para 
que sea efectiva, debe considerar tanto los elementos ob-
jetivos como los subjetivos presentes en cada situación. Es 
importante destacar que la sistematización de experien-
cias no surge de manera espontánea, sino que se ha cons-
truido a partir de una rica herencia latinoamericana.

La mayoría de sus desarrollos han tenido lugar en nues-
tra región, especialmente en América del Sur, y han sido el 
resultado de un proceso de recopilación y evolución que 
comenzó en las décadas de 1960 y 1970. Su propósito ha 

Al abordar una 

experiencia, no basta 

con ordenar una acción 

o situación específica; 

es necesario reconocer 

su recorrido histórico

y el contexto

donde se desarrolla

Collage: Laura Leguizamón

4 5



sido encontrar formas en que las propias comunidades y 
territorios puedan visibilizar y compartir sus acciones den-
tro de los movimientos sociales.

Gran parte de los fundamentos de la sistematización de 
experiencias provienen de temas abordados en este cur-
so o diplomado, particularmente los procesos de educa-
ción para adultos, los cuales surgieron como una avanzada 
dentro de los movimientos sociales, tanto urbanos como 
rurales. En este contexto, la alfabetización de la población 
fue clave, ya que respondía a las políticas vigentes en ese 
momento y buscaba contrarrestar la explotación de las co-
munidades.

Además, la sistematización se nutre de herramientas, 
teorías y acciones desarrolladas en el marco de una La-
tinoamérica marcada por dictaduras y políticas intransi-
gentes que afectaron gravemente a muchas comunida-
des. Desde la educación popular hasta la comunicación 
popular, estas prácticas han permitido a los pueblos orga-
nizarse, reflexionar sobre sus realidades y fortalecer sus 
procesos colectivos.

La sistematización

se nutre de herramientas, 

teorías y acciones 

desarrolladas en el marco 

de una Latinoamérica 

marcada por dictaduras 

y políticas intransigentes 

que afectaron gravemente 

a muchas comunidades

6 7



 Entonces la sistematización requiere de todo este acumu-
lado del movimiento social en el marco de buscar la educa-
ción popular. Les comparto una frase de Paulo Freire que es 
muy importante: “...  el saber de la historia como posibilidad 
y no como determinación. El mundo no es. El mundo está 
siendo. Como subjetividad curiosa, inteligente, que interfie-
re en la objetividad con la que dialécticamente me relacio-
no, mi papel en el mundo no es sólo de quien constata lo 
que ocurre, sino también el de quien interviene como sujeto 
de lo que va a ocurrir. No soy sólo un objeto de la historia 
sino, igualmente, su sujeto. En el mundo de la historia, de la 
cultura, de la política, constato, pero no para adaptarme sino 
para transformar”. 

Esta frase de Paulo Freire es muy inspiradora, precisamen-
te para todo el proceso de la sistematización de experien-
cias, porque da cuenta de la importancia de la historia, pero 
si no damos cuenta de la importancia de las cosas que esta-
mos haciendo como movimiento social y que lo ponemos en 
palabras, que lo mostramos en otros lados, muy difícilmente 
vamos a lograr transformar muchos de los espacios donde 
estamos en los territorios. 

 Quiero compartir una experiencia que tuvimos como 
colectivo entre 2021 y 2023. Durante ese periodo, nos pro-
pusimos sistematizar un proyecto de mercados que se es-
taba llevando a cabo en el IALA María Cano.

¿Por qué fue esto tan importante? Porque la sistematiza-
ción de experiencias debe partir de los propios sujetos que 
están impulsando la transformación en el territorio. Son 
ellos quienes deben liderar estos procesos, ya que su mirada 
y vivencia son fundamentales para comprender la realidad 
que se busca transformar.

Con este propósito, conformamos un equipo de sistema-
tización con el objetivo de trasladar el concepto teórico a la 
práctica. Un aspecto clave en este tipo de procesos es que 
no existe un investigador externo que analice la experiencia 
desde fuera, sino que los propios participantes asumen el rol 
de investigadores. Esto permite construir un conocimiento 
más genuino y situado, donde los protagonistas de la expe-
riencia se convierten en los principales actores de su análisis.

La sistematización de 

experiencias debe partir 

de los propios sujetos 

que están impulsando 

la transformación en 

el territorio. Son ellos 

quienes deben liderar 

estos procesos, ya que 

su mirada y vivencia 

son fundamentales para 

comprender la realidad 

que se busca transformar

6 7



Foto: María Camila Torres Romero

Este enfoque implica definir qué se quiere sistematizar, 
cómo se delimita el proceso, qué instrumentos se utili-
zarán y por qué son relevantes. En este sentido, la siste-
matización de experiencias toma muchos elementos de 
la investigación-acción participativa en términos metodo-
lógicos. A partir de este marco, como equipo de sistema-
tización, nuestro trabajo consistió en ir formando y cons-
truyendo, de manera conjunta y a medida que vivimos la 
experiencia, los métodos de recolección de información.

  Los métodos de recolección de información deben es-
tar alineados con lo que realmente queremos sistemati-
zar, es decir, con aquello que buscamos transformar, me-
jorar o cambiar dentro del proceso que estamos viviendo. 
La elección de estos métodos no es arbitraria, sino que 
debe responder a las necesidades y objetivos del proceso 
en curso.

En nuestra experiencia, uno de los enfoques metodo-
lógicos que adoptamos fue el uso de los cuadernos de 
sistematización, una herramienta inspirada en el trabajo 
del profesor Marco Mejía Jiménez, quien ha desarrolla-
do diversos procesos de sistematización. Estos cuadernos 
sirvieron como guía para que los equipos de trabajo que 
operaban en el territorio pudieran entender y estructurar 
la recuperación de la experiencia.

Dentro de esta metodología, se emplean distintas es-
trategias para organizar la información, como líneas de 
tiempo o diagramas visuales. En nuestro caso, utilizamos 
una representación simbólica a partir de hojas de plátano, 

Los métodos

de recolección

de información deben 

estar alineados con lo 

que realmente queremos 

sistematizar, es decir,

con aquello que 

buscamos transformar, 

mejorar o cambiar dentro 

del proceso que estamos 

viviendo

8 9



que nos permitió identificar y clasificar las acciones que 
estábamos realizando. A través de este ejercicio, pudimos 
evaluar cuáles de ésas estaban realmente orientadas a los 
objetivos de nuestro proyecto político, acciones organiza-
tivas y económicas dentro de la organización. A partir de 
este análisis, definimos los instrumentos de recolección 
de información más adecuados para nuestro proceso.

 Lo que les comparto forma parte de las diversas me-
todologías que pueden utilizarse en la sistematización 
de experiencias. Este enfoque resultó especialmente útil 
porque, a través de herramientas como los diarios de 
campo, las entrevistas y la organización de espacios de 
debate dentro del equipo, surgieron reflexiones y nuevas 
propuestas a medida que la experiencia se iba desarro-
llando. Un ejemplo concreto de esto fue el proceso de sis-
tematización de los mercados campesinos.

Foto: María Camila Torres Romero

8 9



En este contexto, cada integrante del equipo de sistema-
tización llevaba su propio diario de campo. A medida que 
avanzaba la experiencia en el mercado, íbamos formulan-
do preguntas de reflexión y detectando la necesidad de 
realizar entrevistas. Por ejemplo, nos preguntábamos si era 
importante conversar con algunos de los compañeros que 
participaban en el mercado para conocer su percepción y 
cómo vinculaban esta experiencia con los procesos peda-
gógicos del IALA María Cano.

Uno de los grandes aportes de la sistematización de ex-
periencias es que permite vivir la investigación en tiempo 
real. A diferencia de otros enfoques que se centran en re-
copilar información sobre hechos pasados, este método 
tiene la particularidad de desarrollarse en vivo, generando 
reflexiones en el momento y permitiendo transformar la 
acción mientras se lleva a cabo.

Aquí quiero compartir algunas de las pregun-
tas claves que utilizamos al iniciar el proceso de 
sistematización. Estas preguntas resultan funda-
mentales para no perdernos en el camino, espe-
cialmente ante la gran cantidad de situaciones y 
dinámicas que ocurren en un momento determi-
nado. 

Algunas de estas preguntas esenciales son: 
¿Cuál es la práctica que queremos sistematizar? 
¿En qué lugar ocurre esta práctica? ¿Qué aspectos 
específicos de la práctica nos interesa analizar?

Aunque estas cuestiones son de carácter me-
todológico, su importancia radica en que nos 
ayudan a mantener el foco en medio de nuestras 
múltiples actividades diarias. Esto es especial-
mente relevante para quienes, además de estar 
en procesos de sistematización, formamos parte 
de organizaciones, espacios académicos o mili-
tancias. Estas preguntas iniciales permiten orien-
tar el proceso y garantizar que la sistematización 
contribuya realmente a transformar, mejorar o 
fortalecer la experiencia que estamos documen-
tando.

Uno de los grandes 

aportes de la 

sistematización

de experiencias es que 

permite vivir

la investigación

en tiempo real

Foto: María Camila Torres Romero

10 11



Otro aspecto clave es la selección y construcción colecti-
va de los instrumentos de recolección de información. Para 
ello, es fundamental plantearnos preguntas como: ¿Cuáles 
son nuestras fuentes de información? ¿Qué proce-
dimientos vamos a seguir? ¿Cuál es nuestro plan de 
acción? ¿Cómo vamos a documentar y compartir el 
proceso de sistematización?

En el marco de procesos como los mercados cam-
pesinos, los proyectos productivos o las iniciativas 
de formación, es esencial que estas decisiones se 
acuerden y socialicen con el equipo de sistemati-
zación. Cada integrante debe tener claridad sobre 
su rol y enfoque dentro del proceso, y cuando el 
equipo se reúne para analizar la información, debe 
haber un espacio de debate donde se discutan los 
hallazgos y reflexiones a partir de lo recolectado.

Desde el inicio del proceso de sistematización 
de experiencias, es importante revisar y definir de 
manera colectiva cuál es nuestro objetivo general 
dentro de la investigación. Para ello, existen tres ele-
mentos fundamentales que no debemos perder de 
vista en todo el proceso de sistematización:

El primer elemento clave en la sistematización de 
experiencias es la recuperación y descripción de la 
práctica. Sin embargo, si el proceso se limita sólo a 
recopilar y organizar información, termina siendo 
simplemente una sistematización de datos sin ma-
yor profundidad. Es fundamental ir más allá de la 
recuperación: debemos utilizar diferentes estrate-
gias como la memoria histórica, las líneas de tiempo y otras 
herramientas que nos permiten documentar lo que hemos 
vivido. Pero el verdadero valor de la sistematización radi-
ca en aprovechar esta recuperación para potenciar nuevas 
prácticas. A través de la reflexión, debemos identificar qué 
aprendizajes y mejoras pueden surgir a desde la propia ex-
periencia.

El segundo elemento es el análisis y la interpretación de 
la experiencia. A medida que se avanza en la recuperación, 
es importante que el equipo acuerde nuevas actividades 

Foto: María Camila Torres Romero

Foto: María Camila Torres Romero

10 11



que permitan dar continuidad al proceso. Esto implica 
establecer un límite de tiempo para generar espacios de 
análisis, tanto internos (entre el equipo de sistematización) 
como colectivos (con las personas que han participado en 
la experiencia). Este intercambio de reflexiones es esencial 
para identificar lecciones aprendidas y extraer el conoci-
miento que surge de la práctica vivida.

Finalmente, el tercer elemento es la síntesis y evaluación 
del proceso. En este punto, es necesario analizar todo el 
recorrido realizado, comprender los resultados obtenidos y 
determinar cómo estos pueden contribuir a mejorar futu-
ras prácticas. La sistematización no sólo busca documentar 
lo que ha sucedido, sino también transformar y enriquecer 
las experiencias a partir del aprendizaje colectivo.

La sistematización de experiencias revitaliza el conoci-
miento que generamos de manera constante y cotidiana 
dentro de los movimientos sociales. Ésta ha sido su historia 
y sigue siendo una práctica esencial en nuestro quehacer 
actual. Es un desafío permanente para la mayoría de los 
movimientos sociales, ya que muchas veces estamos en 
una dinámica incesante de acción, pero dedicamos poco 
tiempo a sistematizar, documentar y reflexionar sobre lo 
que hacemos. Sin embargo, detenernos a escribir y anali-
zar nuestras experiencias en momentos clave nos permite 
no sólo comprender mejor nuestro propio proceso, sino 
también extraer lecciones valiosas que pueden orientar y 
transformar nuestras futuras acciones. La sistematización, 
entonces, no es sólo un ejercicio de memoria, sino una he-
rramienta fundamental para fortalecer y transformar nues-
tras prácticas colectivas. 7

La sistematización

de experiencias revitaliza 

el conocimiento

que generamos

de manera constante 

y cotidiana dentro de los 

movimientos sociales

Foto: María Camila Torres Romero12 13



Necesitamos
hacer sentido

de lo que estamos viviendo

En la revista Ojarasca cumplimos en octubre 36 años de 
publicación. Publicamos la vida y avatares de los pueblos 

indígenas, justamente con la misma idea que invoca Camila: 
la idea de recuperar, no sólo la experiencia, sino también 
información, datos, la complejidad, la vastedad de los 
pueblos indígenas originarios, afrodescendientes de México 
y de toda América. A fin de cuentas de todo el mundo.

 A mí me gustó mucho todo lo que planteaste, Cami, la 
verdad es que me encantó la manera ágil y muy detallada 
de tu trabajo. Y entonces yo lo que quisiera es ponerle un 
paraguas a lo que estás diciendo. Para que nos pongamos 
un paso antes de eso que tú estás planteando y poder verlo 
más, no necesariamente más en general, pero sí yendo hacia 
lo profundo de lo que está implicado en ese trabajo que tú 
detallaste con tanto filo.

Pensar la idea de la sistematización es decir que estamos 
hablando de recolectar, estamos hablando de la cosecha, 
eso de pronto se nos olvida. Finalmente estamos hablando 
de la cosecha, de la recolecta, una actividad que además 
finalmente es algo tan atávico, tan de antes, tan de hace 
años, siglos, milenios. Y entonces tenemos que irnos para 
allá para poder entender de qué estamos hablando cuando 
hablamos de rejuntar. De hecho, en la Edad Media se le 
llamaba trovadores a la gente que cantaba de pueblo en 

Ramón Vera-Herrera2

2 Ramón Vera Herrera formó parte durante años del equipo de GRAIN, hoy es parte de la Red 
en Defensa del Maíz en México, integrante de la Alianza Biodiversidad en América Latina y 
editor desde hace 18 años de la revista Biodiversidad, sustento y culturas. También es editor 
desde su fundación de un suplemento del periódico La jornada, de México titulado Ojarasca 
que documenta la vida y las luchas de los pueblos de la “civilización popular”. 12 13



pueblo. Y lo que hacían los trovadores era que juntaban 
experiencias de un lado para otro y después las volcaban, 
esas experiencias. 

Resulta que en francés, trouver quiere decir encontrar, y 
entonces juntar, rejuntar, recolectar, justamente para poder 
volcar. Piensen en esa idea de cómo durante milenios se 
ha estado trabajando la idea de que necesitamos hacer 
sentido de lo que estamos viviendo. Ese hacer sentido va 
en un continuo muy grande, desde la experiencia hasta las 
sofisticaciones y complejidades de las disciplinas sociales, 
biológicas, químicas, físicas, qué sé yo, las ciencias naturales 
y las ciencias sociales, como luego quieren dividirlo.

La integralidad de la experiencia en todas sus 
manifestaciones es tan amplia que nos hace pensar en cuál 
es nuestro papel como recolectores o trovadores, vamos a 
decirle así, pero también como tejedores, porque si se fijan, 
otra de las facetas de esa sistematización es tejer, tejer un 
dato con otro, tejer una experiencia con otra, tejer un suceso 
con otro, tejer un relato con otro, ubicar quiénes por un lado 
y quiénes por otro lado. Buscar en la historia para poder traer 
al presente y acomodar también la experiencia del ahora, o 
pensar en esta experiencia del ahora y rastrear en la historia a 
qué se parece, que nos está diciendo, qué nos contradice de 
eso que habíamos pensado antes en la historia. Es un trabajo 
de quienes tejen, de quienes recolectan, quienes de alguna 
manera estamos en eso que le llamamos sistematización y 
que en realidad también podría decírsele documentación, 
porque finalmente es tratar de hacer sentido de lo que 
estamos viviendo, encontrarle su significado.

 Obviamente, al decir esto nos emparentamos con los 
historiadores, nos estamos emparentando con toda la 
gente que pueda estar recuperando el sentido profundo de 
lo que cada quien está viviendo. De hecho es muy bonito 
empezarles contando de un pensador, un filósofo búlgaro, 
sefardí de origen español e italiano, austriaco por adopción, 
que se llama Elías Canetti.

 Este pensador es muy importante, ojalá y todas y todes 
y todos ustedes puedan leer a Elías Canetti, porque aunque 
es muy rudo con quienes lo leemos, finalmente su obra 

Otra de las facetas

de esa sistematización 

es tejer, tejer un dato 

con otro, tejer una 

experiencia con otra, 

tejer un suceso con otro, 

tejer un relato con otro, 

ubicar quiénes por

un lado y quiénes

por otro lado

Exposición El bosque de Esperanza, de la organización 
Zurciendo el Planeta, durante la Cumbre de los Pueblos, 

Belém, Brasil. Foto: Verónica Villa

14 15



es muy crucial. Y Elías Canetti cuenta una historia, que se 
remonta al final de la Segunda Guerra Mundial, en donde 
entre los escombros de una casa en Berlín, se encuentran el 
cadáver de un hombre que acaba de morir en alguno de los 
bombardeos. Y hay un diario. Hay un cuaderno ahí. La gente 
al buscar quién es este tipo, encuentra que en las últimas 
páginas del diario él escribió "si yo realmente hubiera sido un 
escritor, si hubiera sido un narrador, habría evitado la guerra". 
Entonces Canetti en un principio dice, pero qué arrogancia, 
cómo puedes decir que siendo un narrador podrías evitar 
la guerra, la guerra tiene muchas complejidades. Pero 
después de unos días de darle vueltas (porque no se le iba 
la imagen de la cabeza), después de varios días Canetti se da 
cuenta de que hay algo escondido en todo eso que él está 
queriendo decir en unas últimas páginas de ese cuaderno. 
Este escritor muerto que no pudo evitar la guerra nos quiere 
decir algo. Y Canetti concluye que de lo que habla es de una 
responsabilidad. Este sujeto que murió, que era un escritor, 
sentía la urgencia, sentía la responsabilidad de hacer sentido. 
Y creo que yo si me voy, digamos, de esta sesión habiéndoles 
contagiado un poquito esa urgencia, pienso que ya cumplí 
con hablarles de lo que para mí es la sistematización, aunque 
esta historia vaya mucho más allá de la sistematización, pero 
por supuesto la implica.

Y qué bueno que haya todas estas metodologías de 
sistematización, estas maneras de cumplirla, que nos platicó 
Camila. En el fondo hablamos de una actividad humana 
muy fundamental: estar todo el tiempo buscando hacer 
sentido, todo el tiempo buscando entendernos y entender, 
hacer que los demás entiendan y hacernos entender los 
cómos, en una especie de diálogo permanente. Cuando 
hablamos de un diálogo permanente, cuando establecemos 
una conversación, estamos buscando sistematizar, estamos 
buscando que se entienda, buscando hacer sentido. Que de 
pronto un fragmento con otro fragmento puedan embonar 
en ese rompecabezas que se nos presenta todos los días. Es 
un rompecabezas que tenemos que resolver sí o sí. No es, 
no es como que lo dejamos por ahí y luego el año que entra 
lo recogemos de la mesa porque no nos dio la vida para 

Muchas gracias, Camila. 
Ramón, por las reflexiones que 
nos han compartido, por la 
experiencia también como nos 
iban comentando. Y también 
una analogía que me gusta 
mucho es ésta del tejido, de 
cómo vamos tejiendo desde 
lo que sentimos, desde lo 
que, desde la experiencia 
como más tangible y esto 
otro más desde nuestros 
sentires, nuestro cuerpo 
y cómo vamos también 
reconstruyendo la memoria, 
la historia y lo importante 
que es también preguntarnos 
para qué y qué queremos 
sistematizar. Creo que esos 
son puntos súper importantes 
para también poder enfocar 
cómo queremos ir moldeando 
este espacio, este proceso 
de sistematización, y cómo 
vamos a utilizarlo también, 
cómo nos ayuda en la 
organización o como también 
la sistematización de nuestros 
procesos puede contribuir
a los procesos colectivos
y revolucionarios de otras 
luchas y organizaciones
con este aprendizaje en 
conjunto". Verina Díaz14 15



resolver el rompecabezas. No, aquí lo tenemos que resolver 
día a día y tenemos que acomodarlo y reacomodarlo porque 
se nos mueven las piezas y se nos mueve el tablero porque 
este rompecabezas es móvil que va, que va fluido y que 
va cambiando, o sea, no se detiene. No, de hecho no para 
nunca. Entonces necesitamos tener muchas herramientas, 
pero sobre todo mucha disposición para tratar de hacer 
legible el mundo, pero además que haya una memoria, 
como tú también dijiste, Cami.

Es muy urgente para todos los que nos dedicamos a 
estas cosas, buscar hacer sentido y tener justamente esa 
responsabilidad que aquejaba a este pobre escritor que 
murió en ese momento de la Segunda Guerra Mundial. 

Yo quisiera apelar a otra historia, a algo que ocurrió cuando 
los levantamientos de los Ángeles en 1992. Un levantamiento 
donde la gente se levantó y empezó a romper los escaparates 
y empezó a meterse a las tiendas y a implicarse en pleitos 
armados en los barrios. La gente realmente estaba muy 
furiosa contra todo el sistema porque ese sistema estaba 
exonerando y dejando libres a los patrulleros que habían 
vapuleado a Rodney King, un automovilista que sufrió una 
extrema brutalidad policiaca al ser detenido por manejar a 
exceso de velocidad. En el momento más álgido de todo, la 
gente de las televisoras estaba muy orgullosa porque —y 
eso pasa ahora con los celulares y con todos los medios de 
todo tipo—, aventaban toda la experiencia en crudo. Ahora 
le dicen streaming. Es decir, te pasan las tomas tal cual y te 
lo venden como si eso fuera lo que ocurrió cuando lo que 
estamos asistiendo es en realidad a un fragmento muy 
desconectado de todo lo que ocurrió. Entonces es muy 
importante que nosotros podamos hacer sentido de eso que 
está ocurriendo. Y no es tan fácil. Tener la experiencia cruda, 

Cuando hablamos de 

un diálogo permanente, 

cuando establecemos una 

conversación, estamos 

buscando sistematizar, 

estamos buscando que

se entienda, buscando 

hacer sentido

Exposición El bosque de Esperanza, de la organización 
Zurciendo el Planeta, durante la Cumbre de los Pueblos, 

Belém, Brasil. Foto: Verónica Villa

16 17



todo lo que le llaman en inglés footage, todo el pietaje de 
las películas o de los videos que te pasan así sin filtro, como 
decimos ahora, y en donde está ocurriendo una golpiza y no 
sabes quién es quién, y no sabes quién empezó, y no sabes 
qué provocadores había en el lugar, no sabes quiénes están 
escondidos esperando que otras cosas ocurran, no sabes 
nada, pero te lo muestran y te hacen creer cualquier cosa 
porque te lo transmiten “en vivo”. 

Entonces ahí, en un momento dado, los editores, las 
editoras responsables de algunas cadenas de televisión 
en Estados Unidos plantearon que tenía que insistirse en 
que todo ese material estuviera editado por un grupo de 
profesionales que se hicieran responsables de que todo eso 
que se estaba mostrando tuviera un correlato con lo que 
realmente había ocurrido.
 Y para eso es justamente que también se sistematiza, para 
cotejar los datos con la experiencia, para cotejar la historia 
con el presente, para cotejar lo que podría haberse visto con 
lo que no pudo verse y porque estamos ante sucesos que 
siempre son fragmentarios.

John Berger ha insistido que las historias son como los 
animales o las personas, pues caminan. Las historias caminan 
y al caminar dejan huecos. Su proceso no es continuo, no es 
como unas llantas que van corriendo sobre el pavimento o 
un trineo que va corriendo en continuo sobre la nieve, sino 
que finalmente están dejando huecos. Y esos huecos son, 
por un lado lo que no sabemos y, por otro lado, los pasos 
que damos con firmeza son lo que sí sabemos, lo que son 
certezas. Justamente hacer sentido es lograr entender, lograr 
equilibrar lo que sabemos con lo que no sabemos. El misterio 
y las certezas de pronto pueden configurar, establecer, un 
equilibrio momentáneo, que es justamente lo que nosotros 
tenemos que amarrar, acomodar, acuerpar. Acuerpar es muy 
importante para que podamos hacer nuestro el suceso y en 
ese momento podamos emprender, un atado, un tejido, una 
sistematización, una narración, un relato, una historia.

 Yo quisiera hacerles ver que este trabajo de la edición, 
de la sistematización, de la gente como Cami que se dedica 
a establecer una estructura de cómo pueden acomodarse 

Se sistematiza

para cotejar los datos 

con la experiencia, para 

cotejar la historia con

el presente, para cotejar 

lo que podría haberse 

visto con lo que no pudo 

verse y porque estamos 

ante sucesos que siempre 

son fragmentarios

Exposición El bosque de Esperanza, de la organización 
Zurciendo el Planeta, durante la Cumbre de los Pueblos, 
Belém, Brasil. Foto: Verónica Villa

16 17



los datos, la experiencia, es gente que está todo el 
tiempo en la tarea, como bien dijo Cami, en la tarea de la 
pedagogía y de la educación popular, de algo que al igual 
que nosotros ya muy radicalmente, abrevando de Freire, 
de Freinet, se está planteando desde hace un rato en los 
Andes peruanos con el Pratec, y ahora en muchas partes 
del continente, que es la construcción colectiva del saber. 
Algo que finalmente Iván Ilich y Jean Robert planteaban 
como una manera más contundente que la educación, 
para que no fuera que unos educan a otros, o que unos 
capacitan a otros, estableciendo de inmediato un poder 
que también tenemos que cuestionar. Porque cuando 
se establecen los equilibrios necesarios, podemos tener 
una construcción colectiva (un tejido colectivo) del saber 
que siempre esté buscando justamente esta, llamémosle 
documentación, esta recolección, este tejido, esta 
conversación interminable con la cual nos reunimos con 

los otros, las otras, les otres, para reflexionar 
en conjunto y resonar mutuamente, de tal 

modo que podamos hacer sentido en colectivo, 
y a partir de eso podamos establecer con 
todas las metodologías habidas y por haber, 
desde todo esto que nos planteó Cami, hasta 
lo que son las historias, las narraciones, los 
relatos, las prácticas narrativas, el trabajo 
de amasar en un espacio como éste, en el 
que estamos justamente. Hasta lograr una 
cosecha. Un espacio donde podamos rejuntar 
y organizar, y hacer sentido, lo que también 
implica una cosecha. Fíjense cómo desde el 
principio, con toda esa mística que se hizo, que 
las organizadoras, los organizadores hicieron, 
estamos en una mística en donde estamos 
tejiendo la palabra de todas, de todes, y cómo 
eso nos está dando ya una imagen muy clara 
de lo que han sido las 17 sesiones que fueron 

tan importantes y que son el inicio de algo que va a crecer, 
y eso es justamente parte de una sistematización en curso 
que estamos tejiendo aquí y ahora. 7

Cuando se establecen

los equilibrios 

necesarios, podemos 

tener una construcción 

colectiva (un tejido 

colectivo) del saber 

que siempre esté 

buscando justamente 

esta documentación, 

esta recolección, este 

tejido, esta conversación 

interminable 

Ilustración: El Tiempo del Campo.
Abraham Mauricio S.

18 19



Investigación Acción Participativa:
Caminos hacia una

agroecología emancipadora

La agroecología es una 
praxis para construir la 

soberanía alimentaria en 
base a los saberes ances-
trales de construcción co-
lectiva de territorios vivos 
de alimentación, intercam-
bio, cuidado y crecimiento 
social y comunitario. La in-
vestigación acción partici-
pativa, a su vez, es un en-
foque epistemológico, de 
construcción del saber, que 
busca transformar las situa-
ciones de injusticia a partir 
del camino de cambio defi-
nido por la acción colecti-
va, sus retos y los procesos 
de reflexión sobre éstos. En 
este sentido compartimos 
las cosechas de una inicia-
tiva pedagógica que desa-
rrolló un espacio de forma-
ción sobre la investigación 
acción participativa (IAP) 
en agroecología latinoa-
mericana y caribeña, en el 
marco de la III Escuela de 
Agroecologías del Sur en el 
año 2024.

En esta escuela en línea 
tuvimos cinco bloques que 

acercan a las realidades te-
rritoriales latinoamericanas 
y caribeñas y su contexto de 
policrisis, haciendo énfasis 
en las condiciones del sec-
tor educativo y el agroeco-
lógico. El 4o bloque trató 
sobre “Metodologías Orga-
nizativas para las Territoria-
lizaciones Emancipatorias” 
y comenzó con la sesión so-
bre IAP.

Con el acompañamien-
to de Luisa Preciado de la 

Universidad Nacional de 
Colombia y Fensuagro/IALA 
María Cano, Colombia, así 
como Nils McCune del Insti-
tuto para la Agroecología de 
la Universidad de Vermont, 
EUA, la sesión fue estructu-
rada de manera que las per-
sonas participantes pudie-
ran no escuchar sobre la IAP 
sino hacer una reflexión y 
ejercicio horizontal y colec-
tivo acerca de la participa-
ción, la acción y los saberes.

Corazón de maíz. Foto anónima

Mel Becerra Lavado-Alsakuy Agroecológica,
Luisa Fernanda Preciado Urbano-Universidad de Colombia,

Nils McCune-IFA y Equipo Voces, 
y Ana Paola Uribe Arévalo-Municipio de El Limón, Jalisco.

18 19



Así, queremos compartir 
las herramientas virtuales 
metodológicas y las pregun-
tas generadoras que dieron 
lugar a una reflexión colec-
tiva y amplia en las, los y les 
participantes; y algunas de 
las reflexiones que surgie-
ron en los diálogos en gru-
pos pequeños.

REFLEXIONES COLECTIVAS
Técnica: “Había una 
vez”… construyendo una 
historia cada vez peor
Comenzamos a contar una 
historia sobre cómo son las 
investigaciones que no son 
de acción participativa, sino 
más bien de una academia 
y extensionismo clásico. 
Luego de la participación de 
dos personas que agregaron 
elementos como las expec-
tativas de confort que traen 
lxs investigadores de origen 
urbano, el machismo, la fal-
ta de reconocimiento hacia 
el conocimiento indígena, 
entre otros desenlaces, la 
participación de todas las 
personas en el Zoom em-
pieza a zumbar en la cons-
trucción colectiva y a llegar 
a un puerto dentro del pa-

radigma del extractivismo 
cognitivo, en esa academia 
que sólo extrae los saberes 
locales.

“Acción” y “Participación”
¿qué puede garantizar su 
fracaso? (lo que no se tiene 
que hacer)

“Acción”
El fracaso de la Acción en 
una investigación se garan-
tiza cuando no se socializan 
y construyen los resultados 
con la comunidad, se graba 
sin consentimiento, se ex-
pone a las niñeces a riesgos 
innecesarios, no se consi-
deran las fechas festivas y 
dinámicas comunitarias, y 
los hallazgos se difunden 
exclusivamente en revistas 
científicas. Estas prácticas 
generan desconfianza, re-
producen el extractivismo 
y desconectan la investiga-
ción de su propósito trans-
formador.

“Participación”
El fracaso de la Participa-
ción en una investigación 
se garantiza cuando una 
sola voz domina sobre las 

demás, los espacios están 
condicionados por la im-
posición, y se percibe a las 
personas campesinas como 
aptas para el trabajo, pero 
no para la toma de decisio-
nes. También ocurre cuan-
do se etiqueta un proyecto 
como “participativo”, pero 
la participación se limita a 
responder preguntas al final 
sin haber sido informados 
previamente sobre los ob-
jetivos. Además, imponer 
acciones ajenas a la cultura 
y ecología del territorio, así 
como no involucrarse en 
la vida cotidiana de la co-
munidad, refuerza la des-
conexión y el extractivismo 
del conocimiento, vaciando 
de sentido la participación 
real.

REFLEXIONES
DE LOS GRUPOS
¿Cómo han generado 
conocimientos colectivos?
El hacer –el trabajo en el 
huerto, en la cocina, el 
cuidado– parió al conoci-
miento. Este último forma 
parte de la memoria. Por lo 
tanto, es colectivo, social y 
basado en la reciprocidad 20 21



y la fraternidad. El saber 
campesino parte de la co-
lectividad, no hay conoci-
miento individual, sino que 
es histórico y compartido, 
es la herramienta para 
cambiar el mundo. 

¿Para qué? ¿Por qué la 
gente queremos saber? 
Con la finalidad de conocer 
la vida y la realidad. Desde 
las necesidades individua-
les, grupales y comunales, 
el conocimiento busca me-
jorar la calidad de vida. In-
vestigar para tu comunidad 
te hace darte cuenta de la 
cotidianidad y reconocer la 
realidad del territorio, per-
mitiendo articular, fortale-
cer y unir a la comunidad. 
Además, evidencia que mu-
chos problemas no son indi-
viduales sino colectivos.

¿Cuál es nuestra necesidad 
de generar saberes 
colectivamente? ¿Qué nos 
aporta el sentido crítico
y autocrítico al generar 
estos saberes colectivos?
Si el sentido no es crítico, 
reflexivo y creativo, se co-
rre el riesgo de reproducir 

la herencia colonial y que-
dar sujetos al capitalismo 
como meros instrumentos. 
Fortalecer el pensamiento 
crítico y autocrítico permite 
enfrentar amenazas y tras-
cender el sentido común, 
innovar y adaptarse a nue-
vas situaciones.

Para ello, se utilizan cír-
culos de la palabra y diálo-
go de saberes, pues como 
dice Freire “no estamos he-
chos del silencio”. A través 
de estos espacios se forta-
lecen tejidos duraderos, se 
construyen territorios y se 
fomenta compartir el cono-
cimiento, creando un pro-
ceso de actualización cons-
tante. Es más fácil hacer en 
colectivo que individual.  
Las diversidades del grupo 
enriquecen la base del co-
nocimiento y permite que al 
generar saberes colectiva-
mente también se enseña a 
las otras personas.
 
¿Cómo generar saberes
y entenderes colectivos?
El diálogo es clave. Es ne-
cesario reconocer las dife-
rentes formas de expresión 
y comunicación, desde la 

oralidad hasta la escritura. 
Estos procesos se poten-
cian cuando existe un sen-
timiento de pertenencia 
al grupo, y al territorio, así 
como en la cotidianidad, al 
rescatar la memoria de los 
conocimientos históricos y 
organizativos locales como 
las asambleas, fiestas, cere-
monias, reuniones, faenas 
o trabajos colectivos y mu-
chas otras formas comu-
nitarias de crear, recrear y 
compartir saberes.

 Es importante que en los 
diálogos el objetivo no sea 
sólo resolver problemas 
sino celebrar la comuni-
dad. Hay que asegurarse de 
fomentar la horizontalidad, 
pues en muchas ocasiones 
las personas del territorio y 
comunidades no participan 
activamente porque ceden 
la palabra sólo al “líder”. 

En este sentido es ne-
cesario recalcar la impor-
tancia de la comunicación, 
el sincerarse, diciendo ge-
nuinamente qué es lo que 
se siente y piensa en los 
diversos momentos que 
atraviesan las comunida-
des y organizaciones. Dado 20 21



que comunicar implica un 
grado de vulnerabilidad, 
se deben desarrollar herra-
mientas de escucha y en-
cuentros, desde el respeto 
y reconocimiento, como los 
círculos de cultura, un sen-
tido de los pueblos afro-
descendiente donde todos 
se miran y hablan, o los en-
cuentros intergeneraciona-
les.3
 
¿Qué otras formas
de organización pueden 
tener la búsqueda de 
saberes y de sabiduría?
Ancestral y actualmente 
llevamos en vigencia diver-
sas prácticas que nos hacen 
comunidad, desde la hori-
zontalidad en el cotidiano. 
Como en el ande peruano, 
se practica el Ayni, que es 
una forma de compartir y 
trabajar, mediante el inter-
cambio de saberes en el co-
tidiano. Así, en diversos paí-
ses de latinoamérica man-
tenemos las mingas, mano 
vuelta, tekios y otras formas 
de apoyo mutuo para tra-
bajar en comunidad, inter-

3 Caso: El IALA María Cano surge en Colombia como un espacio de formación agroecológica y política, coordinado por Fensuagro, una de las 
organizaciones campesinas más importantes del país, que trabaja por la soberanía alimentaria, la reforma agraria y los derechos de campesinos 
y campesinas. En un contexto marcado por el conflicto armado, el desplazamiento forzado y la criminalización del movimiento campesino, el 
IALA María Cano apuesta por una educación popular, emancipadora y basada en el diálogo de saberes, donde la comunicación juega un papel 
fundamental para fortalecer la organización social. A través de metodologías como los círculos de cultura y los encuentros intergeneracionales, 
se fomenta la memoria histórica, el protagonismo juvenil y la construcción de territorios soberanos, reafirmando la agroecología como una 
herramienta de resistencia y transformación social.

cambiando conocimiento 
y semillas de finca en finca. 
O bien las mujeres que se 
organizan en comunidades 
indígenas para amamantar 
conjuntamente si alguna no 
tiene suficiente leche.

Hoy buscamos seguir re-
valorando nuestras cultu-
ras, buscando espacios para 
relatar y hacer un compen-
dio de estos conocimientos. 
Esto puede darse mediante 
pasantías vivenciales de las 
personas adultas hacia los 
jóvenes, los círculos de mu-
jeres, de jóvenes, compar-
tiendo saberes en torno a la 
producción en relación con 
la luna, fiestas, salud de las 
mujeres y la conservación 
de semillas, entre otros. Es-
tos espacios juveniles pue-
den ser muy importantes, 
al ser intercambios entre 
miembros con otras formas 
de ver el mundo. Para seguir 
masificando estas prácticas, 
debemos apostar por desa-
rrollar, entre otras prácticas, 
la metodología campesinx a 
campesinx desde los jóve-
nes.

Foto: Cuarta Escuela de Agroecologías del Sur

22 23



CONCLUSIONES
En su origen y valores, la 
IAP se guía por la disposi-
ción igualitaria al diálogo 
de saberes y la apuesta mi-
litante, como parte de un 
proyecto político a base del 
poder del pueblo organiza-
do. Esto ha generado que, 
en base a tejidos solidarios, 
se construyen o generan 
comunitaria e histórica-
mente procesos de educa-
ción y formación popular, 
de la mano de metodolo-
gías basadas en las propias 
y diversas formas y funda-
mentos del conocimiento y 
el saber, así como las filoso-
fías, locales y regionales.

La formación política y 
popular se enfrenta a las 
narrativas cooptadas del 
desarrollo rural y creci-
miento económico, que 
suelen ignorar o deslegiti-
mar los saberes comunita-
rios. En contraste la IAP fo-
menta la autonomía del co-
nocimiento, promoviendo 
un aprendizaje que no sólo 
busca comprender la reali-
dad, sino también transfor-

marla desde el protagonis-
mo de las comunidades.

En el camino de la agro-
ecología es fundamental 
generar procesos y meto-
dologías de investigación 
que refuercen el conoci-
miento local, lo compartan 
con otras comunidades y 
se sumen a la propuesta 
política global de los pue-
blos, para enfrentar y crear 
alternativas ante las crisis 
políticas, sociales, ambien-
tales, alimentarias y de sa-
lud. Más que un método de 
investigación, la IAP es una 
herramienta política que 
fortalece la organización y 
la resistencia comunitaria 
ante las crisis territoriales. 
Es esencial seguir rescatan-
do, fortaleciendo, recons-
tituyendo, proponiendo y 
promoviendo espacios de 
formación y articulación 
donde los conocimientos 
se tejan de manera hori-
zontal, crítica y emancipa-
dora, permitiendo que las 
comunidades y los pueblos 
sean protagonistas de su 
presente y su futuro. 7

En el camino de la agroecología es fundamental generar procesos y metodologías 

de investigación que refuercen el conocimiento local, lo compartan con otras 

comunidades y se sumen a la propuesta política global de los pueblos, para enfrentar y 

crear alternativas ante las crisis políticas, sociales, ambientales, alimentarias y de salud.22 23



	

La experiencia de la Escuela de Agroecologías del Sur es un espacio 
seguro de encuentro y convivencia, que nos lleva a reconocernos 
y reafirmar nuestras prácticas agroecológicas en medio de un con-
tinente sumido en la violencia. El proceso nos permite aprender e 
intercambiar análisis de la realidad, metodologías y resultados de 
nuestras prácticas.

Agradecemos a cada participante por sus aportes. Así como a 
las organizaciones convocantes que son parte activa de esta 
sistematización: Alsakuy Agroecológica, la Alianza Biodiversidad, la 
articulación de IALAs (Institutos Agroecológicos Latinoamericanos) 
CLOC-Via Campesina y a la Sociedad Científica Latinoamericana de 
Agroecología (SOCLA).

Edición:
José Godoy Berrueta

y Ramón Vera-Herrera
con la colaboración del

ppgodoyb@gmail.com
constelacion50@gmail.com

autonomiayterritorio@gmail.com

Transcripción y revisión:
Carolina Acevedo

carolinabiodiversidadla@gmail.com

Mel Becerra Lavado 
melbeclav25@gmail.com

María Camila Torres Romero
camitorresviacampesina@gmail.com

Diseño y formación:
Beatriz Godoy

bea.go.be@gmail.com

AMAZÔNICO

TA INL OA AI
MG

E
OL

RI

O

C

C

A

E

N

O

O

R

 -

G

 A

A 

M

E

A

D

Z

 

Ô

O T

N

U

IC

TI

O

TSNI

La foto de portada es un árbol 
en la comunidad de Acasico, 

Jalisco. Comunidad que junto con 
el Comité Salvemos Temacapulín, 

Acasico y Palmarejo logró detener su 
inundación y resistir al proyecto de la 

presa El Zapotillo.
Foto de Evangelina Robles González, 

para Colectivo por la Autonomía


